https:.//gen-ethisches-netzwerk.de/node/4580

D

Gen-ethischer Informationsdienst

Reproduktive Gerechtigkeit

Kinderwunsch und Elternschaft in ungleichen Verhéaltnissen

Autorln
Jonte Lindemann
Susanne Schultz

PR
1’|
E

Bild von Muriel, 24 Jahre

Welche Kinder sollen geboren werden, welche lieber nicht? Wer soll Kinder bekommen und aufziehen, wer
besser nicht? Wer soll auf Eizellen und Gebarmutter anderer zugreifen kdnnen — und wer sollen diese
anderen sein? Das Konzept der reproduktiven Gerechtigkeit beleuchtet diese gewaltvollen Fragen kritisch.

Femini stische Bewegungen entwickeln sich in den letzten Jahren weltweit hochst dynamisch. Sie verandern
Perspektiven und denken vieles neu zusammen. Gerade digjenigen Bewegungen gewinnen an Einfluss, die


https://gen-ethisches-netzwerk.de/node/4580
https://gen-ethisches-netzwerk.de/jonte-lindemann
https://gen-ethisches-netzwerk.de/susanne-schultz

Geschlechterverhéltnisse nicht isoliert betrachten. Sie wenden sich gegen einen liberalen Feminismus, der
lediglich die Position einiger weniger privilegierter Frauen innerhalb der bestehenden V erhaltnisse zu
verbessern versucht. Um Geschlechterhierarchien gemeinsam mit Klassenverhaltnissen, Rassismus,
Behindertenfeindlichkeit und heteronormativen Strukturen angehen zu kdnnen, kursieren dafr auch neue
Begriffe — auch wenn das, was diese kritisch in den Blick nehmen, meist nicht neu ist.

Einer dieser Begriffe, der derzeit Hochkonjunktur hat, ist , reproductive justice” — auf Deutsch: reproduktive
Gerechtigkeit. Er wurde von Schwarzen Feminist*innen in den USA bereits in den 1990er Jahren entworfen,
um Uber einen sogenannten Pro Choice-Feminismus hinauszugehen. Sie kritisierten, dass Pro-Choice-
Bewegungen die Kampfe fir reproduktive Rechte auf den Zugang zu Abtreibungen reduzierten. Und sie
machten deutlich, dass die Bedingungen, unter denen Menschen sich fir oder gegen ein Kind entscheiden
konnen, sehr unterschiedlich sind, ebenso wie es nie fir ale gleich war, ob ihr Nachwuchs gesellschaftlich
erwlnscht war oder nicht.

Zusammengesetzt aus den Forderungen nach reproduktiven Rechten und nach sozialer Gerechtigkeit entstand
ein Rahmenkonzept, innerhalb dessen Machtverhéltnisse rund um Abtreibung, Verhitung, Schwangerschaft,
Geburt und Elternschaft diskutiert werden kénnen. Drel Rechtsbereiche wollen die Bewegungen, die sich auf
reproduktive Gerechtigkeit beziehen, berticksichtigt sehen: Erstensist ihnen das Recht, sich gegen Kinder
entscheiden zu kdnnen, weiter wichtig — aber als tatsachlicher Zugang zu sicheren Abtreibungs- und
Verhitungsmdglichkeiten und nicht nur als abstrakter Gesetzestext. Genauso zentral ist fur sie als zweiter
Bereich das Recht, sich fir Kinder entscheiden zu kdnnen. Hintergrund ist die bisin die heutige Zeit
reichende Geschichte von Zwangssterilisationen diskriminierter Bevolkerungen (Schwarze und indigene
Bevdlkerungen, Geféngnisinsass* innen oder Menschen in Abschiebehaft) in den USA. Der dritte
Forderungskomplex bezieht sich auf das Recht, Kinder Uberhaupt unter guten Bedingungen aufziehen zu
koénnen. Themen sind hier die Stigmatisierung der Elternschaft etwa von Sozial hilfeempfanger* innen, der
behordliche Kindesentzug aus rassi stischen Motiven oder die Missachtung des Rechts auf
Familienzusammenfihrung im Kontext von Migration.

Und im deutschen K ontext?

Inwiefern kann dieser anspruchsvolle Bezugsrahmen auf deutsche V erhédtnisse Ubertragen werden? Einige
Netzwerke und Diskussionszirkel versuchen derzeit, diese grof3e Klammer auch in die hiesigen Debatten um
Kinderkriegen und Elternschaft einzubringen.1 Herausfordernd ist zum einen, die Kritik reproduktiver
Unterdrickung nicht einfach aus den USA zu importieren, sondern hier zu verankern und all die Initiativen
und Bewegungsgeschichten einzubeziehen, die dies schon lange unter anderen Labeln tun. Zum anderen
heif}t das, eine Selbstbestimmungsdebatte zu hinterfragen, die auch hierzulande oftmals stark verkirzt das
Recht auf Schwangerschaftsabbruch ins Zentrum stellt, wenn es um reproduktive Rechte geht.
Demgegentiber bleibt die feministische Auseinandersetzung mit den prekéren Lebenslagen von erwerbsl osen,
gueeren, behinderten und/oder migrant*ischen Menschen rund um reproduktive Gesundheitsversorgung und
Elternschaft meist marginal .

Fur das Gen-ethische Netzwerk (GeN) ist die aktuelle Aufmerksamkeit fir reproduktive Gerechtigkeit eine
gute Mdglichkeit, unsere Thesen und Forderungen zu Humangenetik und Reproduktionsmedizin
einzubringen. Schliefdich entspricht das Konzept in vielerlei Hinsicht unserem Anliegen, feministische
Forderungen nach reproduktiver Autonomie mit einer Kritik an genetischer Selektion und an reproduktiver
Ausbeutung zusammenzubringen. Die Schlussfolgerungen, die wir daraus ziehen, sind einem liberalen
feministischen Mainstream oft eher unangenehm. Sie betreffen aber die Grundannahme reproduktiver
Gerechtigkeit, ndmlich, dass ein Feminismus fur alle nicht ohne den Widerspruch gegen
Behindertendiskriminierung, Rassismus und Klassenhierarchien auskommen kann.

In diesem Heft konzentrieren wir uns auf zwei Kernthemen der Debatte um reproduktive Gerechtigkeit, die
fur das GeN wichtig sind: Auseinandersetzungen um reproduktive Ausbeutung sowie Recht auf Elternschaft



im Kontext von Behinderung. Im ersten Teil befassen wir uns mit der aktuellen Debatte, ob ,, Eizellspende”
und ,, Leihmutterschaft in Deutschland legalisiert werden sollten, wie es die Ampelkoalition derzeit prifen
lasst. Im feministischen Austausch zu reproduktiver Gerechtigkeit ist die Bewertung dieser
reproduktionstechnol ogischen Verfahren noch lange nicht ausdiskutiert. Loretta J. Ross, eine Schwarze US-
Feministin, die das Konzept mit entwickelt hat, aul3erte sich jungst auf einer Veranstaltung in Hamburg aber
sehr klar dazu. Wir zitieren ihre Stellungnahme zu Beginn dieses Schwerpunkts. Anschlief3end befassen wir
uns mit der aktuellen Debatte im Rahmen der von der Ampel eingesetzten Kommission. Derya Bin??%k
bringt uns auf den neuesten Stand und erklart, welche Positionen in Parteien und Zivilgesellschaft kursieren.
Viele Organisationen, auch viele queere Organisationen, haben sich noch gar nicht dezidiert Pro oder Contra
Legalisierung festgelegt, wie Constanze Korner von LesLeFam e.V. in einem Gespréch deutlich macht. Sie
spricht von offenen Fragen und Zweifeln dazu, wie denn etwa die Ausbeutung von Eizellgeber*innen
vermieden werden kénnte. Auch Anthea Kyere vom Netzwerk reproduktive Gerechtigkeit in Berlin aulRert
sich in dem Gespréch kritisch zu etlichen Dimensionen dieser Repro-Verfahren und stimmt bei, dass esihr
schwerfalle, sich zur Legalisierungsfrage eindeutig zu positionieren.

Die gesellschaftliche Besorgnis um das Thema Verwirklichung von Kinderwiinschen stof3t an harsche
Grenzen, wenn es um die Elternschaft von behinderten Menschen geht. Im zweiten Teil dieses Schwerpunkts
befassen wir uns deswegen mit dem (verhinderten) Recht auf Elternschaft von Menschen mit Behinderung,
sowohl im gelebten Alltag als auch bezuglich der Geschichte und Aktualitét von Zwangssterilisationen.

Johanna Lindemann gibt einen Uberblick tiber den in den letzten Jahren kaum noch offentlich
wahrgenommenen Skandal der Zwangssterilisation an behinderten Menschen und zeichnet Veranderungen in
der Rechtslage nach, wobei auch mangelnde Aufklarung und Fremdbestimmung beim Einsatz von
Verhitungsmitteln kritisch in den Blick genommen werden. Anschlief3end erfahren wir in dem Interview mit
SiljaKorn, wie esfir eine blinde Multter ist, in einer behindertenfeindlichen Gesellschaft ein Kind
grof3zuziehen. Die Erzieherin und Autorin berichtet von zéhen ebenso wie erfolgreichen Kampfen mit den
Behorden sowie schonen Erfahrungen in der Organisierung und Vernetzung. Als Sozialarbeiter*in wirft
Svens Krebs zudem einen Blick auf die komplexen Hilfesysteme fir behinderte Eltern und das
Spannungsverhéltnis von Unterstiitzung und Bevormundung. Zur Erganzung erklart ein Kasten die
rechtlichen Grundlagen einfacher und qualifizierter Elternassistenz und die Problemlagen mangel nder
Koordination und Finanzierung der Unterstitzungsstrukturen.

Durch den Schwerpunkt ziehen sich Illustrationen, die wahrend inklusiver Kinder- und Jugendferien
entstanden sind. Die Bilder zeigen die Zukunftsentwirfe der Teilnehmenden: Wie und vor allem mit wem
mdchte ich leben, wenn ich dlter bin? Méchte ich Kinder haben? Ein Haustier? Mit Freund* innen wohnen?
Oder nahe bel meiner Herkunftsfamilie? An dieser Stelle mdchten wir uns herzlich bel allen Zeichner* innen
fur die Erlaubnis bedanken, ihre Werke abzudrucken.

¢ 1Siehe online: www.repro-gerechtigkeit.de und Kitchen Politics (2021): Austausch mit und in einem
Berliner Netzwerk, in: dies. (Hg.): Mehr als Selbstbestimmung, assemblage, S.73-96.

I nformationen zur Ver 6ffentlichung

Erschieneniin:
GID Ausgabe 266 vom August 2023
Seite6- 7


http://www.repro-gerechtigkeit.de

